
 

 

PILI FILMS et GOÏ-GOÏ PRODUCTIONS 

 PRÉSENTENT 

 

 

 

 

 

 

 
 

SOUMSOUM, LA NUIT DES ASTRES 

 

un film de Mahamat-Saleh Haroun 
 

Drame - France - Tchad - 101 min 

 

 

 

 

SORTIE NATIONALE LE 22 AVRIL 2026 
 

 

 

 

DISTRIBUTION 

  

KMBO / Vladimir Kokh 

Grégoire Marchal 

105, rue La Fayette 

75010 Paris 

Tél : 01 43 54 47 24 

vladimir@kmbofilms.com 

gregoire@kmbofilms.com 

PRESSE      

Laurence Granec - 06 07 49 16 49 

Vanessa Fröchen - 06 07 98 52 47 

presse@granecoffice.com 

 

 

 

 

PROGRAMMATION 

  

KMBO / Léa Belbenoit 

Louise de Lachaux 

105, rue La Fayette 

75010 Paris 

Tél : 01 43 54 47 24 

lea@kmbofilms.com 

louise@kmbofilms.com 

Matériel téléchargeable sur kmbofilms.com  



 

SYNOPSIS 

 

 

Dans un village isolé du Tchad, Kellou est traversée par des visions qu’elle ne comprend pas. Grâce à 

sa rencontre avec Aya, une exilée aux secrets douloureux, elle va découvrir une autre façon de 

regarder son passé, ses rêves et son village. Mais en prenant la défense d’Aya, que le chef du village 

tente de chasser, elle se heurte à la peur et à la colère des habitants, et devra se battre pour ne pas 

renoncer à sa liberté. 

 



 

ENTRETIEN AVEC LE RÉALISATEUR - MAHAMAT-SALEH HAROUN  
 

Lingui, les liens sacrés était un film de colère. Dans Soumsoum, la nuit des astres, on sent, à 

rebours, une grande douceur. 

Je la dois en partie à Maïmouna Miawama. Elle sait émouvoir, rien que par sa gestuelle. Peut-être 

que dans mon pays, miné par les guerres (guerres menées par les hommes), les femmes ont-elles 

développé cela comme une résistance à la violence. Kellou change de regard. Derrière la surface, elle 

apprend à voir ce qui relie tous les éléments du vivant. Pour Kellou, la douceur devient un préalable 

pour accueillir les mystères du monde. ​
​
Dans quelle région du Tchad avez-vous filmé Soumsoum, la nuit des astres ? 

Le plateau de l’Ennedi, dans le Nord-Est du Tchad, est une région que je connais peu. Mais dès mon 

premier séjour, je me suis dit qu'il y avait une histoire à raconter dans ces décors incroyables. On a 

l'impression que ces montagnes nous regardent, qu'elles peuvent même avoir un point de vue sur ce 

vivant qu'elles observent depuis des millénaires. Comme le Tibesti, à l’extrême Nord du Tchad, 

l'Ennedi est un lieu mythique.​
​
Était-ce compliqué d’y tourner ? 

Oui. Ce sont des régions qui ont résisté à la colonisation et subi beaucoup de violences. Ce sont aussi 

des terres riches, avec des gisements d’or. Certains habitants nous ont pris pour des prospecteurs. 

Les autorités nous ont fourni une protection mais cela ne suffisait pas, il fallait tout le temps 

négocier.​
​
C’est votre première incursion vers le genre fantastique, la première fois, aussi, que vous tournez 

au Tchad en dehors de N'Djamena. 

J’ai déjà fait une petite intrusion dans le fantastique, dans Une saison en France. Ériq Ébouaney, qui 

jouait le rôle principal, voit apparaître sa femme disparue. Le fantastique permet de raconter notre 

monde en s’affranchissant du seul autre point de vue réaliste. Pour cela, il me fallait retrouver les 

légendes et les récits de mon enfance. Des récits fondateurs aux dimensions parfois philosophiques, 

et qui questionnent notre vie sur terre. De là m’est venue l’idée de partir dans cette région où 

légendes et croyances populaires s’imbriquent naturellement. Pour moi, les paysages sont toujours 

pourvoyeurs d’histoires. Dans l'Ennedi, on m'a raconté beaucoup de légendes, par exemple sur des 

créatures qui vivraient dans les cavités creusées dans la roche. Un jour, le chauffeur m’a fait 

remarquer un tas d’affaires, très visibles, devant une grotte : « Tu vois, ça peut rester ici cent ans, 

personne n’y touchera jamais, parce qu’on a grandi avec l'idée que cela appartient à l’une de ces 

créatures. » C'est-à-dire que le voyageur qui traverse cette région et s’aperçoit qu’il est trop chargé 

peut laisser ses affaires dans l’une de ces cavités, revenir dix ans plus tard et les retrouver intactes.​
Tout ce qui est dans le film n’existe pas forcément : à partir de ces légendes, j’ai voulu créer une sorte 

de mythologie. Et qu’on arrête de me demander si ça se passe vraiment comme ça « en Afrique », 

comme si, en tant que cinéaste africain j’étais assigné au documentaire.  



 

Du coup, je ne peux plus vous demander si « la Nuit des astres » existe vraiment. On ne saura pas. 

Non, on ne saura pas (rires). Disons qu’il a existé quelque chose qui y ressemble. Mais je l'ai 

complètement réinventée. ​
​
Dans la salle de classe, l'allusion au romancier nigérian Ben Okri n'est pas fortuite. 

Voilà quelqu'un qui est dans le fantastique et que j'aime beaucoup. Il raconte dans ses romans tant 

de choses que j’ai connues et qui, avec le temps, tendent à disparaître. Au Tchad, la réalité 

sociopolitique est tellement forte et urgente à raconter que je n'ai jamais eu le temps auparavant de 

vraiment plonger dans la fiction. ​
​
L’exposé de Kellou sur « le rôle du merveilleux et de l'invisible chez Ben Okri » vaut presque 

métaphore, dans la mesure où vous racontez l’histoire d’une jeune fille qui va apprendre à voir, 

non ? 

Oui, elle apprend à voir, dans une forme d’initiation où elle commence à forger son propre regard sur 

le monde qui l’entoure. ​
​
Comment avez-vous abordé le film visuellement ? Le format CinémaScope évoque le western, sans 

que vous ne vous interdisiez les gros plans. 

Pendant le repérage, j’ai été ébloui par la beauté du décor. Comment filmer sans tomber dans la 

carte postale ? Par opposition à la majesté des lieux, je me suis dit qu'il fallait filmer la beauté des 

visages, essayer de trouver une forme de paysage sur les visages eux-mêmes. Il a fallu trouver un 

équilibre entre les deux pour filmer la communion de Kellou avec la nature. Dans la troisième partie, 

il fallait aussi inscrire son voyage dans une forme de minéralité en filmant ces rochers comme des 

âmes vivantes, des personnages à part entière, loin de leur pure beauté plastique. ​
​
Comment s’est inscrite Kellou dans ce paysage ? 

Kellou émane de mes souvenirs d’enfance, à Abéché. Au Tchad, il n’y a pas d’hôpitaux psychiatriques 

à proprement parler. Les familles sont souvent contraintes de garder les malades mentaux à la 

maison. Enfant, j'ai souvent été confronté à des figures de femmes, des voyantes, qui se jetaient sur 

nous dans la rue et prédisaient notre avenir. Nous les craignions. C'est de là que vient le personnage 

de Kellou. Je lui ai juste donné le don de lire dans le passé, celui de son père entre autres. Mais dans 

ce que j’appelle son puzzle mémoriel, il lui manque l’image de sa mère, de sa mère vivante, et elle en 

souffre.​
​
Pourquoi les morts occupent-ils une grande place dans le film ? 

Au Tchad, dans chaque cour, trônent des jarres immenses dans lesquelles on conserve l’eau, et 

chacun va y puiser à l'aide d'un gobelet. Adolescents, on était toujours tenté de le garder pour 

pouvoir, dans la chaleur de la nuit, étancher notre soif. Or, en agissant ainsi, nous privions tous les 

autres habitants du gobelet. Mais on nous expliquait qu’il fallait penser aux morts. La nuit, ils 

viennent se désaltérer. On ne doit donc pas voler le gobelet. J'ai grandi avec la conscience que les 

morts étaient parmi nous et qu'il fallait leur faire une place.​



 

La mère de Kellou est morte en la mettant au monde. Pour les villageois, elle est coupable, c'est 

une « fille de sang ». Et on traite son père de « putain d'immigré ». Quant à Aya, elle est 

considérée comme une « sorcière ». Comment avez-vous conçu ces deux femmes en miroir ? 

A Abéché, où je suis né et ai grandi, les femmes non mariées étaient non seulement l'objet de 

railleries mais aussi rejetées par la communauté. Le patriarcat voit toujours les femmes seules et 

surtout indépendantes d’un mauvais œil. C’est le cas d’Aya. Je voulais qu’elle soit dépositaire d’une 

connaissance millénaire qu’elle transmet à Kellou et qui va l’aider aussi à retrouver l’image 

manquante de sa mère. Comme dans un conte. C’est une histoire d’amitié forte, un témoignage 

d’affection réciproque, nourri par leur conscience de partager le même destin. ​
​
Chacune est aussi travaillée par le mystère de ses origines. 

Oui, d’autant que j’ai tourné non loin du lieu où on a découvert Toumaï (Sahelanthropus tchadensis), 

le premier hominidé. Kellou n’a pas connu sa mère. Aya, conçue pendant « la nuit des astres », rituel 

préislamique, ne sait pas qui est son père. Le mystère de leurs origines les rapproche et pose 

problème au patriarcat qui aimerait effacer tout ce qui déborde ou rappelle un passé considéré 

comme honteux et dont on ne veut pas entendre parler. ​
​
Vous insufflez au récit une dimension mythologique, avec cette jeune Iphigénie qui s'oppose aux 

lois de sa communauté. Dès la première scène, on parle du déluge qui a ravagé le village, 

catastrophe liée au réchauffement climatique, mais racontée par un vieil homme et donc d'emblée 

insérée à ce titre dans un récit des origines. 

Absolument. Avoir un récit fondateur, propre à votre culture, qui fonde votre façon non seulement 

de voir, mais aussi d’être au monde et votre philosophie de la vie, vous donne une forme de 

conscience. Elle vous pousse à vous interroger sur comment s’opposer à la communauté pour 

trouver votre place dans la société. C'est à partir de cette mémoire que lui transmet Aya que Kellou 

commence à poser un regard critique sur sa communauté. ​
​
Le père de Kellou est joué par Ériq Ébouaney, Aya, par Achouackh Abakar Souleymane. Comment 

avez-vous conçu votre casting ? 

Achouackh Abakar Souleymane incarnait la mère dans Lingui, les liens sacrés et je voulais lui 

proposer un nouveau rôle. Ériq Ébouaney était parfait pour jouer Garba, le père de Kellou. Il a su 

donner à son personnage, ce colosse, une fragilité bienvenue. ​
​
« Tout ce qui est vivant est lié » : peu à peu, Kellou comprend ce que disait Aya, elle dézoome, 

au-delà de la vie villageoise et de l'islam, vers autre chose qu’on pourrait nommer animisme ou 

panthéisme. 

C'est assumé. Animisme, panthéisme, ou encore paganisme, une philosophie en tout cas liée à nos 

cultures, selon lesquelles nous sommes tous, en tant qu’éléments du vivant, liés les uns aux autres. 

C’est ce qu’Aya enseigne à Kellou : c'est donc guidée par la douceur que Kellou finit par trouver son 

équilibre. ​
 



 

En quoi était-il important de parler de la culture préislamique ? 

Je ne suis pas allé jusqu'à évoquer Toumaï, mais c’est donc dans cette région qu’on a découvert le 

premier hominidé. Je voulais rappeler que le monde a commencé là-bas. C'est cette part de 

mémoire, cette humanité que nous portons tous. Depuis le Tchad, on pourrait dire au monde : « 

Vous êtes tous des immigrés. » Je voulais que cela résonne politiquement. « Ces gravures, on ne les 

respecte pas, mais ce passé dit quelque chose de nous » : cette phrase d’Aya s’adresse certes aux 

hommes du village, mais chaque spectateur peut la recevoir pour lui. Car pour moi, ce « nous » 

dépasse le seul cadre local, il se veut plus inclusif, il englobe notre humanité entière.  

 

Entretien réalisé par Elisabeth Lequeret  



 

BIOGRAPHIE - MAHAMAT-SALEH HAROUN 
 

Né au Tchad, Mahamat-Saleh Haroun est réalisateur et auteur de plusieurs longs métrages 

remarqués. Il étudie le cinéma à Paris et le journalisme à Bordeaux. En 1998, son premier long 

métrage, Bye Bye Africa, obtient le prix du Meilleur Premier Film à la Mostra de Venise. En 2006, 

Daratt reçoit le prix spécial du Jury au Festival de Venise. En 2010, Un homme qui crie remporte le 

Prix du Jury à Cannes ainsi que de nombreux autres prix à travers le monde. Son septième long 

métrage, Lingui, les liens sacrés, était en compétition à Cannes en 2021 et a été désigné parmi les dix 

meilleurs films étrangers de 2022 par la National Board of Review aux États-Unis. Les films de 

Mahamat-Saleh Haroun ont fait l’objet de plusieurs rétrospectives à travers le monde, dont une au 

MoMA de New York. Il a également reçu la médaille Federico Fellini décernée par l’UNESCO pour 

l’ensemble de son œuvre. 

 

FILMOGRAPHIE  
 

1999​ Bye-bye Africa 

2002​ Abouna (Quinzaine des Réalisateurs 2002) 

2006​ Daratt 

2010​ Un homme qui crie (Prix du Jury au Festival de Cannes 2010) 

2013 ​ Grisgris (Sélection officielle en compétition au Festival de Cannes 2013) 

2017​ Une saison en France 

2021​ Lingui, les liens sacrés (Sélection officielle en compétition au Festival de Cannes 2021) 

 

 

 



 

LISTE ARTISTIQUE 

  

 

KELLOU Maïmouna MIAWANA 

GARBA Ériq EBOUANEY 

AYA Achouackh ABAKAR SOULEYMANE 

AÏCHA Brigitte TCHANÉGUÉ 

CHEF DU VILLAGE Sambo SALEH ADAM 

BABA Christ ASSIDJIM MBAIHORNOM alias Small Christ 

  

 
 

 



 

LISTE TECHNIQUE 

  

Réalisation MAHAMAT-SALEH Haroun 

Scénario MAHAMAT-SALEH Haroun 
Laurent GAUDÉ 

Image Mathieu GIOMBINI 

Son Yolande DECARSIN 

Production Florence STERN 

Montage image Svetlana VAYNBLAT 

Montage son Josefina RODRIGUEZ 

Assistanat réalisation Marco CRAVERO 
Nicolas GUILLEMINOT 

Direction de production Marianne GERMAIN  
Logan LELIÈVRE 

Costumes Agnès NODEN 

Maquillage Léonelle MIX TCHOUDJA 

Musique originale Bibi TANGA 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

©2026 PILI FILMS - GOÏ-GOÏ PRODUCTIONS 


